
Benthall, Jonathan. (2018) 2023. “Charité”. In The Open Encyclopedia of Anthropology, edited by Felix Stein.
Facsimile of the first edition in The Cambridge Encyclopedia of Anthropology. Online:
http://doi.org/10.29164/18charite

1

This text is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International License.
For image use please see separate credit(s). ISSN 2398-516X

Charité

JONATHAN BENTHALL, University College London

Cet article aborde la charité comme un terme «étique» qui facilite la comparaison entre des traditions différentes. Les bases
théoriques en ont été posées par deux grands anthropologues au début du XXe siècle: Marcel Mauss, dont L’essai sur le don a
suscité des interprétations très variées sur le thème de l’échange et de la réciprocité; et Edvard Westermarck, chez lequel,
derrière les préjugés sur une hiérarchie des «races», on peut discerner quelques idées durables au sujet de la relation entre
charité et religion. Le simple avis selon lequel tout don charitable est simplement une avance sur des bénéfices à percevoir
ultérieurement (dans ce monde ou dans l’au-delà) doit être nuancé par le fait que la «mutualité» est un aspect de la coexistence
humaine complémentaire à la réciprocité.

Vers la fin du XXe siècle, certains anthropologues ont jeté un regard critique sur les agences d’aide occidentales. Mais la
réflexion sur la charité a été en grande partie laissée aux historiens. Une fois l’intérêt anthropologique pour la charité retombé,
ce sont d’abord les religions dharmiques du sous-continent indien, puis l’Islam qui l’ont ravivé et ont stimulé le processus de
«déprovincialisation» de l’opinion courante selon laquelle la charité est un monopole de la tradition euro-américaine. Si les
anthropologues sociaux ont étudié de nombreuses autres manifestations de la charité, nous prêterons ici une attention
particulière aux prescriptions coraniques relatives aux bonnes œuvres et aux différentes manières par lesquelles elles ont
renforcé la formation d’organisations caritatives islamiques, dont l’efficacité pratique et potentielle a été compromise par une
réaction vraisemblablement excessive aux attaques du 11 septembre 2001 contre les États-Unis.

Les anthropologues ont contribué à la critique de l’humanitarisme en tant qu’idéologie et nous donnons ici des exemples de
projets de recherche de terrain productifs qui en ont tiré parti. Enfin, une synthèse d’aide méthodologique holistique pourra être
utile afin de structurer l’étude de la charité et il est rappelé que la nature problématique de la charité que les anthropologues
tentent de résoudre aujourd’hui a été soulevée par l’auteur de la Bhagavad Gita, plusieurs siècles avant notre ère.

Introduction

Le terme «charité»
[1]

 désigne l’aumône et l’offrande volontaire, mais il  possède aussi des connotations

d’amour spirituel, la première vertu chrétienne. Il a été utilisé dans certaines versions de la Bible pour

traduire,  via  le  latin  caritas,  le  terme  grec  du  Nouveau  Testament,  agapè.  Certains  défenseurs  du

Christianisme, par exemple dans la Catholic Encyclopedia, confondent les deux sens de ce terme. Dans

l’Angleterre élisabéthaine, «charité» acquiert aussi une définition juridique restrictive qui reste essentielle

dans le droit britannique et américain. Une distinction est souvent opérée dans les langues européennes

entre «charité» et «philanthropie». Pour les Grecs de l’Antiquité, la «philanthropie» était «l’amour du

principe d’humanité». Mais elle s’est confondue, pendant le siècle des Lumières, avec l’idée de bienfait

public dépouillé de connotation religieuse et, aujourd’hui, elle est particulièrement associée à la générosité

des riches et au patronage de la culture savante (et, plus récemment, à la promesse de financement du

développement d’une grande partie des pays du Sud).

http://doi.org/10.29164/18charite


Jonathan Benthall. Charité. OEA   2

This text is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International License.
For image use please see separate credit(s). ISSN 2398-516X

Jusqu’à présent,  toutes les tentatives d’étude comparative de notre sujet se sont dispensées de cette

distinction entre charité et philanthropie, notamment du fait qu’il n’existe pas de parallèle dans les langues

majeures  non  européennes,  comme l’arabe  ou  le  hindi.  Un  autre  terme  largement  utilisé,  «l’action

humanitaire» pose problème, parce que le mot «humanitaire» peut être couramment interprété comme

englobant  toutes  formes  d’action  philanthropique  ou  altruiste;  mais  l’humanitarisme  en  tant  que

mouvement  peut  être  défini  comme une  idéologie  qui  remonte  au  XIXe  siècle  (Davies  2012).  (Plus

précisément, le droit humanitaire international est l’ensemble des mesures visant à limiter les effets d’un

conflit armé, et n’entre pas dans le cadre de cet article.) Si nous recherchons un point de comparaison,

c’est-à-dire  un  terme  «étique»,  par  opposition  aux  catégories  dépendant  d’un  ancrage  culturel  (ou

«émiques»), alors le terme de «bonnes œuvres» est tout à fait convenable; mais dans cet article, le terme

de «charité» sera utilisé au sens inclusif.

Fondements théoriques 

Deux géants de l’anthropologie ont posé les bases,  au début du XXe siècle,  de notre compréhension

théorique de la charité. Le premier est Marcel Mauss, dans son essai sur la réciprocité et la solidarité

sociale, Essai sur le don (2016 [1925]
[2]

). L’argument de Mauss selon lequel le principe d’échange touche

tous les aspects de la vie sociale, dans une «atmosphère du don, de l’obligation et de la liberté mêlées»

(2016: 177), a stimulé un débat productif mais parfois confus (Testart 1998; Guyer 2016). L’autre pionnier,

peut-être  moins  largement  reconnu  en  la  matière,  était  Edvard  Westermarck.  Il  adhérait  aux  idées

victoriennes sur l’existence d’une hiérarchie entre les «races» civilisées et sauvages, mais sa comparaison

globale des traditions de charité (1909), toujours impressionnante à ce jour, explique comment l’aide

mutuelle est couramment influencée par des motifs égoïstes et, de façon plus surprenante, comment la

charité dans toutes les «religions supérieures» est associée au sacrifice.

On peut se demander pourquoi l’anthropologie socio-culturelle n’a pas tiré parti des points de vue de

Mauss et de Westermarck sur la charité avant le dernier quart du siècle. L’explication vient peut-être du

fait que la plupart des anthropologues se sont positionnés politiquement sur un spectre situé entre un

réformisme social qui dénigrait la charité comme une solution tentant de soigner les symptômes plutôt que

le mal, légitimant les privilèges des riches, et un marxisme rigoureux, fermement opposé à la charité, frein

à l’inévitable révolution prolétarienne. Mais la conséquence du rejet de la charité privée est le placement

de tout le pouvoir entre les mains de l’État. L’hostilité pure et simple envers la charité, complément aux

droits acquis par le paiement de l’impôt, est beaucoup moins fréquemment exprimée par les sociologues

aujourd’hui,  notamment  du  fait  de  la  prévalence  des  accords  de  partenariat  entre  les  organisations

caritatives et les gouvernements. De plus, le rôle de la charité privée pour compenser le recul de l’État-

providence, avec les conséquences particulièrement désastreuses que cela entraîne dans les anciens pays

communistes comme la Russie (Caldwell, 2016), est un thème fréquent dans les travaux de recherche



Jonathan Benthall. Charité. OEA   3

This text is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International License.
For image use please see separate credit(s). ISSN 2398-516X

récents.

Le commentaire de Jonathan Parry sur l’Essai sur le don de Mauss (1986) a provoqué trente ans de débat

académique sur ce texte. L’argument quelque peu provocateur de Parry consistait à présenter le don pur

ou gratuit, associé aux religions de salut (renoncement volontaire à des ressources sans rien attendre en

retour) comme une sorte de complément dialectique à la marchandisation des biens qui domine les sociétés

industrielles occidentales. Peu après, Mary Douglas (1990), sans faire aucune référence à Parry dans son

introduction à une traduction en anglais de l’Essai sur le don, dénigrait la notion même de don gratuit.

Pour ce qui nous concerne aujourd’hui, nous pouvons extraire deux suggestions liées de l’essai de Mauss.

D’abord, lorsqu’un don ne peut pas être réciproque, le donateur bénéficie d’un crédit moral,  mais le

bénéficiaire s’en trouve offensé. D’où la réputation de «froideur» souvent attribuée à la charité organisée

en Europe depuis le XIXe siècle, notamment lorsqu’elle évite les relations en face-à-face entre donateurs et

bénéficiaires. Les réformateurs sociaux ont cherché à la remplacer par l’État-providence. L’ethnographie

indienne révèle une interprétation du don charitable particulièrement sinistre: les dons non réciproques

faits aux prêtres et aux renonçants peuvent porter malheur et transmettre ce mauvais sort du donateur au

bénéficiaire si de soigneuses précautions ne sont pas prises.

Ensuite, un «don gratuit» ne peut admettre aucune dimension de réciprocité. Lorsque je fais un don, je dois

le faire de façon à ce que personne (moi y compris) n’y voie aucun aspect transactionnel ou ne s’attende à

ce que j’en sois récompensé, dans ce monde ou dans «l’économie céleste» de l’au-delà.  Bien que ce

paradoxe soit marquant dans les trois religions abrahamiques, c’est en Inde qu’il  est le plus élaboré.

La Bhagavad Gita (17.20-22, voir aussi Bornstein 2009: 624-5, 644) distingue la «charité en signe de

bonté»  (le  don  sans  rien  attendre  en  retour),  la  «charité  en  signe  de  passion»  (avec  intention  de

récompense, ou le don à contrecœur) et la «charité en signe de noirceur» (un don effectué au mauvais

moment ou au mauvais endroit, à un bénéficiaire indigne ou avec mépris). James Laidlaw décrit comment,

dans la  secte  Shvetambar («vêtus  de blanc»)  du jaïnisme indien,  lorsque les  renonçants  célibataires

itinérants font l’aumône de nourriture auprès des familles laïques, ils affichent une «indifférence revêche»

plutôt que leur gratitude ou leur appréciation, le but étant de ne pas créer de relation sociale et d’atteindre

une perfection spirituelle éternelle (Laidlaw 2000: 632). D’après Hilal Alkan-Zeybek (2012), le bénévolat

islamique des femmes des classes moyennes et supérieures auprès des pauvres dans une ville d’Anatolie

centrale, poursuit un objectif exactement contraire: renforcer la solidarité par le contact physique et la

«transformation éthique» du donateur, afin que les hiérarchies de classe soient atténuées. La monographie

d’Erica Bornstein basée sur son travail  de terrain à Delhi montre en quoi les croyances et pratiques

regroupées  dans  un  «hindouisme» moderne  interagissent  avec  les  traditions  séculières,  bouddhistes,

islamiques et chrétiennes, pour former un paysage caritatif diversifié, à la fois au plan international et en

Inde (Bornstein 2012).



Jonathan Benthall. Charité. OEA   4

This text is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International License.
For image use please see separate credit(s). ISSN 2398-516X

Les interprétations de Mauss sont compliquées par le fait qu’il considérait tous les dons comme impliquant

métaphoriquement un sacrifice: lorsque je fais un don, je donne une part de moi-même. Westermarck

soulignait  pour  sa  part  que,  dans  les  enseignements  chrétien  et  juif,  l’aumône venait  remplacer  les

offrandes sacrificielles à Dieu. La charité en général est habituellement saluée comme une expression

d’empathie ou, à l’inverse, dénigrée comme apaisant la conscience des donateurs et maintenant le statu

quo. Mais Westermarck suggère une troisième voie dans la façon de la concevoir: il l’envisage comme un

acte de dévotion. Les prières adressées par les bénéficiaires sont, dans les traditions abrahamiques, une

manière d’offrir en retour (le revers étant les malédictions murmurées par ceux qui sont injustement

traités). Ilana Silber affirme que de subtils «échos» des idéologies et pratiques sacrificielles perdurent au

fil du temps, comme le commandement chrétien selon lequel le don charitable est un moyen pour les

fidèles d’imiter le don de Dieu que constitue le sacrifice de Jésus (Silber 2000: 305, 310). Elle affirme que

trois types de don religieux doivent être distingués dans l’Ancien Testament: les dons à Dieu, ceux aux

représentants religieux et ceux aux nécessiteux. La doctrine chrétienne de la diakonia, ou service, insiste

toutefois sur le fait que tout acte au profit des affamés, des assoiffés, des sans-abri, des démunis, des

malades  ou  des  prisonniers  équivaut  à  rendre  le  même service  à  Dieu  (Mathieu  25:  31-46).  Amira

Mittermaier, dans un article sur le bénévolat islamique en Égypte (2014) suivant Fassin (2012), associe

étroitement la tradition chrétienne et post-chrétienne de la charité avec la compassion, contrairement à

l’obéissance religieuse qu’elle avait observée dans la pratique de certains de ses interlocuteurs musulmans

du Caire. Mais l’histoire des institutions caritatives, parmi les nombreuses institutions et dénominations

chrétiennes, est si variée qu’il existe un risque de généralisation abusive au sujet de leurs motivations, qui

incluent la renonciation, l’abnégation et l’expiation, ainsi que la compassion.

Dans  la  droite  ligne  d’une  tendance  générale  des  sciences  sociales  à  reconnaître  la  porosité  de  la

distinction entre le religieux et le «séculier», un caractère «quasi-religieux» peut être attribué à certaines

des agences humanitaires et de développement séculières les plus performantes (Barnett et Stein 2012),

dans la mesure où elles sont guidées par des principes moraux fortement internalisés, un respect pour

leurs fondateurs charismatiques et un engagement pour le monde dans son ensemble. Philip Fountain,

motivé  par  son  étude  ethnographique  auprès  du  Mennonite  Central  Committee,  une  agence  de

développement chrétienne d’Amérique du Nord, s’est intéressé à ce problème conceptuel, en partant de la

réflexion selon laquelle tout développement,  qu’il  soit  marqué comme religieux ou non, est  peut-être

inévitablement prosélyte en ce qu’il cherche à modifier les pratiques sociales d’autrui (Fountain 2015).

Réciprocité et mutualité

Des études ethnographiques suggèrent que l’analyse de la charité limitée aux équations de l’offre et de la

récompense est peut-être trop monodimensionnelle. Elles nous renvoient aux débats anthropologiques non

résolus sur la relation entre réciprocité et mutualité et sur la nature de l’altruisme.



Jonathan Benthall. Charité. OEA   5

This text is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International License.
For image use please see separate credit(s). ISSN 2398-516X

Mittermaier, dans un autre article (2013), en se basant sur son travail de terrain en Égypte en 2011-2012,

met une économie de la grâce (baraka), qui insiste sur la générosité, en contraste avec une économie de la

récompense (thawab)  qui vise à s’assurer une place au paradis:  ce dernier modèle,  selon elle,  a été

accentué par la marche du capitalisme dans les sociétés arabes. Emanuel Schaeublin, dans son étude de

l’aumône à Naplouse en Cisjordanie palestinienne (2016) avance, suite à un article riche mais difficile à

saisir de Paul Dresch (1998: 114-16), que pour ses interlocuteurs musulmans, la richesse est l’expression

d’une abondante générosité divine (en arabe, rizq) et qu’avec Dieu, il ne peut pas y avoir de réciprocité.

Mittermaier comme Schaeublin dans leurs ethnographies fines nous renvoient à la théologie islamique et

s’abstiennent de toute comparaison «étique». Mais en avançant la primauté du don, ils nous indiquent un

nexus de concepts qu’on pourrait qualifier de contre-sujet en musique, complémentaire au thème de la

réciprocité. Julian Pitt-Rivers (1992) a proposé le concept de grâce non seulement comme fondement du

christianisme, mais aussi comme un terme «étique» associé à l’idée de charité: «La grâce est toujours

quelque chose de plus, au-dessus de "ce qui compte", de ce qui est obligatoire ou prévisible».

Meyer  Fortes  affirmait  (2004 [1969]:  231-2)  que la  parenté  trouve ses  racines  dans  un principe  de

«concorde» («amity») ou «d’altruisme prescriptif», qui s’étend au-delà de la famille dans des domaines plus

larges. Pour James Woodburn (1998), spécialiste des sociétés de chasseurs-cueilleurs, la réciprocité n’est

pas universelle à tous les groupes humains: les Hadza de Tanzanie ne comprennent pas le concept de

générosité ou de charité car ils sont profondément et fermement engagés dans le partage égalitaire. David

Maybury-Lewis cite un ancien du peuple Gabra, des nomades du nord du Kenya: «Même le lait de nos

propres animaux ne nous appartient pas. Nous devons le donner à ceux qui en ont besoin, parce qu’un

homme pauvre est une honte pour nous tous» (Maybury-Lewis 1992: 85, d’après le travail de terrain

d’Aneesa Kassam).

Les anthropologues sociaux s’intéressent aux valeurs ou principes conduisant à l’altruisme. Les biologistes,

à  l’inverse,  classent  un  comportement  comme  altruiste  dans  la  mesure  où  il  réduit  le  succès  de

reproduction d’un organisme A en augmentant celui d’un organisme B. Le paradoxe de l’altruisme, l’une

des plus grandes énigmes de l’évolution, a été exprimé pour la première fois par Darwin dans ses réflexions

sur l’existence d’insectes stériles, et a suscité une vaste littérature scientifique (largement évitée par les

anthropologues sociaux). Marshall Sahlins, cependant, s’appuyant sur les travaux du psychologue cognitif

et développemental Michael Tomasello, déduit que «l’intentionnalité partagée» ou intersubjectivité est une

capacité à la mutualité propre à l’être humain, non discernable chez les primates non humains (Sahlins

2001, Tomasello 2009). Dans la mesure où la science post-darwinienne a détrôné pratiquement tout autre

indicateur  présumé  d’unicité  humaine  flagrante,  le  débat  semble  rester  ouvert.  La  biographie  d’un

excentrique génie, George R. Price (1922-75), collègue du célèbre sociobiologiste W.D. Hamilton), explique

comment  il  a  tenté  de  démontrer  mathématiquement  qu’un  comportement  ostensiblement  altruiste

respecte en fait une échelle précisément calibrée d’intérêt personnel dépendant du degré de proximité



Jonathan Benthall. Charité. OEA   6

This text is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International License.
For image use please see separate credit(s). ISSN 2398-516X

entre le bienfaiteur et le bénéficiaire (Harman 2010).

Pour le primatologue Frans de Waal, cependant, l’altruisme humain n’est pas un problème théorique. N’en

déplaise à Tomasello, il fait remonter son évolution au moment où les femelles mammifères ont commencé

à nourrir leurs petits. L’empathie est associée à la libération de l’hormone ocytocine: de Waal et ses

collaborateurs ont même émis le postulat que les humains et les campagnols des prairies ont en commun

les mécanismes biologiques du comportement de consolation (Burkett et al. 2016). Parce que l’ocytocine

nous fait nous sentir bien, la distinction entre le soin des autres et l’amour-propre, de ce point de vue,

s’évanouit.

Étude de la charité avant 2000

Au cours des années 1970 et 1980, l’essor des organisations non gouvernementales (ONG) (terme non

satisfaisant qui pourtant perdure) a progressivement provoqué une vague de projets d’étude dans lesquels

les anthropologues ont joué un rôle significatif. L’ouvrage Imposing aid (1986) de Barbara Harrell-Bond a

marqué  un  tournant:  il  s’agit  d’une  monographie  iconoclaste  sur  le  travail  des  agences  d’aide

internationale, basée sur son travail de terrain avec les réfugiés ougandais dans le sud du Soudan. Les

institutions  occidentales  étaient  de  plus  en  plus  dépendantes  des  financements  gouvernementaux  et

soumises à la pression du respect des politiques étrangères des gouvernements; leurs idéaux caritatifs

élevés les avaient largement immunisées contre la critique. Elle leur reprochait notamment le fait qu’elles

ne s’efforçaient pas de donner aux «victimes» les moyens de prendre le contrôle de leur propre vie. Les

critiques d’Alex de Waal (1989) étaient elles aussi très dures à l’encontre de la réponse des organisations

de secours à la famine dans la Corne de l’Afrique, qui évitaient le dialogue avec les pauvres des régions

rurales qu’elles étaient censées servir; quelques années plus tard, il s’attaqua à la complaisance reproduite

par ce qu’il appelait «l’Internationale humanitaire». Parmi les autres ouvrages marquants d’anthropologie

publiés à la même époque, on trouve The anti-politics machine de James Ferguson (1990), qui expose

l’incapacité des bureaucraties de l’aide à fournir de véritables avancées aux supposés bénéficiaires du

«développement».

Certains  publications  se  sont  concentrées  sur  l’élément  marketing  du  travail  des  agences  d’aide

internationale, et sur le processus par lequel les catastrophes sont «érigées» en produits consommables

par un oligopole d’organisations médiatiques à des fins de publicité et de collecte de fonds caritatives, afin

qu’aux représentations de la souffrance de la périphérie du globe réponde constamment un flux d’aide (p.

ex. Benthall 1993, Lidchi 1999). Mais la réflexion sur la charité en elle-même a été largement absente de la

littérature de recherche florissante sur le développement et l’aide humanitaire. Les historiens ont comblé

cette lacune: Paul Veyne sur la munificence des particuliers de la période gréco-romaine env. 300 av. J.-C.

(1990 [1976]); Frank Prochaska sur la «philanthropie des pauvres envers les pauvres» en Grande-Bretagne

et la «générosité royale» qui permet à la monarchie britannique de rester crédible (1988); et nombre des



Jonathan Benthall. Charité. OEA   7

This text is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International License.
For image use please see separate credit(s). ISSN 2398-516X

contributeurs au premier recueil d’essais comparatifs sur la charité à paraître (Ilchman et al., 1998), dont

aucun des vingt-deux auteurs n’est anthropologue.

Il apparaît que le stimulus qui a conduit les anthropologues à réfléchir sur la charité est venu des traditions

non chrétiennes, avant qu’ils commencent à se tourner vers ses manifestations chrétiennes et séculières.

Cela reste cohérent avec le retard plus général de l’anthropologie à étudier le christianisme, à l’exception

de l’Afrique (comme l’affirmait Cannell 2006: 1-14). Parmi les quelques exceptions trouvées avant la fin du

siècle dernier, on peut citer un essai de Claudia Fonseca (1986) basé sur son travail de terrain dans un

petit centre caritatif à Paris qui distribuait gratuitement des vêtements aux sans-abri. Elle y décrit le

«pacte implicite» de bienveillance et de politesse établi entre certaines dames bénévoles et leurs «clients»,

et la transition entre l’ancienne aspiration chrétienne à gagner sa place au paradis par la charité et

l’objectif plus moderne de réinsertion des pauvres dans la vie active. L’étude d’Erica Bornstein sur les ONG

protestantes transnationales au Zimbabwe a rapidement rattrapé le retard et elle fut le premier chercheur

sur les organisations caritatives à suivre le «traffic in meaning», la contradiction entre les attentes d’un

donateur  transnational  individuel  et  les  réactions  des  bénéficiaires  finals  (en  l’occurrence,  par

l’intermédiaire du programme international de parrainage d’enfants World Vision) (Bornstein 2005).

Décentrage de la charité via l’Islam

Les réflexions susmentionnées de Jonathan Parry sur le «don gratuit» ont été inspirées par les religions

dharmiques du sous-continent indien; et Katherine A. Bowie a publié un premier article sur la charité

bouddhiste dans le nord de la Thaïlande, qualifiant le paradigme prévalant de «gain de mérite» bouddhiste

en insistant sur la stratification des classes (1998). Mais le principal élan vers la déprovincialisation des

hypothèses «occidentales» au sujet de la charité en tant que monopole euro-américain est venu de l’étude

du monde musulman et de son abondant héritage de commandements religieux à la générosité, ainsi que

de ses institutions caritatives. Une fois encore, les historiens ont été en première ligne (Arjomand 1998,

Kozlowski 1998, Weiss (éd.) 2002, Bonner et al. 2003, Singer 2008, Fauzia 2013).

Christian Décobert, historien de l’Islam ancien, a eu l’originalité de faire le lien entre le terme coranique

clé de zakat (aumône obligatoire comme la dîme hébraïque, et l’un des cinq «piliers» de l’Islam) et la

théorisation de la pureté de Mary Douglas (son premier ouvrage Purity and danger de 1966,
[3]

 plutôt que

son  travail  ultérieur  sur  la  Bible),  le  terme  zakat  ayant  des  origines  communes  avec  l’hébreu-

araméen zakut, qui a des connotations de pureté, de rectitude et d’épanouissement, mais pas d’aumône

(Décobert 1991: 198ss). Il existe aussi un chevauchement sémantique clair entre l’idée d’aumône et celle

de rectitude via le mot ṣadaqa (aumône volontaire). Décobert a aussi tiré des conclusions (1991: 196) sur

l’autoreprésentation et les systèmes de parenté des premières sociétés musulmanes à partir des règles

établies dans le Coran à propos de la distribution de la zakat, et leur huit catégories de bénéficiaires



Jonathan Benthall. Charité. OEA   8

This text is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International License.
For image use please see separate credit(s). ISSN 2398-516X

possibles (Coran 9.60), et il a proposé un lien avec la tradition agricole d’offrande des prémices à Dieu,

ouvrant  ainsi  des  possibilités  d’étude  comparative  qui  restent  à  explorer  plus  avant  (Benthall  1999,

Benthall et Bellion-Jourdan 2003: 19-25).

Le lien entre le don à Dieu et le don aux nécessiteux ne s’est jamais distendu dans le monde musulman où

les sacrifices d’animaux sont encore couramment pratiqués, la viande étant donnée aux pauvres (bien que

dans les pays industrialisés il s’agisse souvent de viande en conserve importées commercialement des

élevages de moutons néo-zélandais). Dans le Coran, les sacrifices majeurs de chameaux et de bétail retenus

dans l’Islam sont représentés non seulement comme des cérémonies,  mais aussi  comme des moyens

pratiques de nourrir les personnes dans le besoin. Les sacrifices comme la zakat sont associés à la prière et

à l’affirmation de l’unicité de Dieu et de l’Islam. La pratique de la zakat a connu de nombreuses variations

au cours de l’histoire de l’Islam, allant d’un contrôle total par les gouvernements, jusqu’aux dons informels

par des connaissances privées pendant le mois saint du Ramadan, avec de nombreux cas intermédiaires.

Mais le domaine discursif auquel elle appartient reste une réalité pour les musulmans pratiquants.

L’étude  des  traditions  caritatives  de  l’Islam est  particulièrement  intéressante  pour  deux  raisons.  La

première est que, dans pratiquement tous les pays, on trouve soit des donateurs soit des bénéficiaires

musulmans, soit les deux, ce qui révèle des pratiques religieuses aussi variées que dans le monde chrétien.

Ceci revêt une importance pratique en matière de politiques d’aide et de développement.

La  deuxième  raison  est  plus  intellectuelle,  mettant  en  question  la  prétention  européenne  à  un

universalisme séculier.  D’autres traditions de charité et  d’humanitarisme ont été largement ignorées.

Toutes les traditions religieuses incluent des commandements de «bonnes œuvres» et on peut penser à

l’essence de la charité comme à un acte physique, comme le bon Samaritain tendant la main à un voyageur

en détresse ou, dans la tradition islamique, même sourire à un voisin.  Mais il  existe des différences

subtiles. La charité chrétienne, associée à l’agapè, ne se confond pas exactement avec le champ lexical

islamique, qui inclut zakat, ṣadaqa et waqf (la fondation caritative islamique). Les règles de distribution de

la zakat ont attiré l’attention des érudits de l’Islam et peuvent être considérées historiquement comme

ayant  posé  les  principes  d’un  proto-Trésor  public.  Elles  ont,  par  exemple,  été  interprétées  comme

autorisant le financement du djihad militaire. Mais le soutien aux pauvres est aujourd’hui couramment

considéré  comme la  priorité  de  la  zakat,  voire  son  objet  exclusif,  et  elle  est  devenue  un  outil  de

financement extrêmement efficace pour les organisations caritatives islamiques contemporaines, qui ont

notamment actualisé l’insistance du Coran sur les droits des enfants orphelins.

Les auteurs  d’une analyse rétrospective remarquablement  approfondie  d’un épisode de famine et  de

l’inadaptation de la réponse internationale, Famine in Somalia: competing imperatives, collectives failures,

2011-12, en arrivent à la conclusion suivante:

«Depuis la fin des années 1990, il est devenu à la mode dans la communauté de l’aide humanitaire



Jonathan Benthall. Charité. OEA   9

This text is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International License.
For image use please see separate credit(s). ISSN 2398-516X

occidentale de promouvoir les droits et d’écarter la charité en tant que solution paternaliste et

avilissante. Les acteurs non occidentaux (notamment islamiques) replacent la question de la charité

et  de  l’action  volontaire  au  centre  de  l’action  humanitaire,  au  moins  en termes d’intentions»

(Maxwell et Majid 2016: 196).

Ces auteurs ont été impressionnés par leur observation de la solidarité du personnel humanitaire islamique

avec la communauté touchée. Les anthropologues peuvent bien convenir qu'attendre de ceux qui souffrent

de la famine qu'ils comptent sur l'application de leurs droits alors qu'ils ne bénéficient d'aucun cadre

juridique, n'est rien de plus qu'un trope rhétorique.

Les études basées sur des données ethnographiques de la charité islamique sunnite se sont multipliées ces

dernières  années.  Comme les  études  sur  les  sociétés  arabes  menées  par  Mittermaier  et  Schaeublin

(auxquelles on peut ajouter celles de Harmsen en 2008, Roy en 2011, Atia en 2013, Challand en 2014 et

Juul Petersen en 2015), un ensemble de travaux sur l’Afrique de l’Ouest a émergé (Kaag en 2007, de Bruijn

et  van Dijk  en 2009,  LeBlanc et  Gosselin en 2016).  Les centres d’intérêt  de ces études reflètent  la

croissance des ONG islamiques, qui remonte aux années 1980, en partie dans le sillage de la croissance des

ONG en général, et en partie en conséquence de la «résurgence islamique», un effort international pour

rétablir les valeurs et les pratiques islamiques. L’un des sujets qui a des implications pratiques est la

question  de  la  «proximité  culturelle»:  dans  quelle  mesure  une  organisation  confessionnelle  peut-elle

améliorer  son efficacité  par  un accès  privilégié  aux bénéficiaires  de l’aide  qui  partagent  les  mêmes

traditions religieuses (de Cordier 2009, Palmer 2011)? La réponse à cette question est globalement positive

si l’on considère le travail des agences d’aide chrétiennes parmi les populations chrétiennes en Afrique et

en  Amérique  latine.  Mais  ce  qui  aurait  pu  être  une  augmentation  constante  de  l’acceptation  et  de

l’influence des organisations caritatives islamiques dans le monde a été sérieusement compromis par

l’ombre qui plane sur elles: les allégations persistantes d’implication dans des activités «terroristes». Une

certaine responsabilité limitée des organisations caritatives du Golfe dans les années qui ont précédé le 11

septembre 2001 ne peut pas être niée, mais l’une des racines du problème remonte à la détermination des

puissances  occidentales  à  soutenir  les  moudjahidin  pendant  la  guerre  entre  l’Union  soviétique  et

l’Afghanistan dans les années 1980, quand l’aide humanitaire était ouvertement mêlée au soutien militaire

des États-Unis à travers l’Arabie saoudite et le Pakistan (Benthall 2010: 115-18). En conséquence de quoi,

de nombreuses ONG islamiques ont été blacklistées par le gouvernement américain, qui a une grande

influence mondiale, ou obligées de fermer, et même celles qui présentaient un dossier irréprochable ont dû

faire face à des obstacles juridiques et financiers. Malgré la publication d’avis contraires, la domination des

experts du «contre-terrorisme» aux États-Unis reste forte, et ils semblent souvent (ainsi que raisonnent

Schaeublin en 2008, James en 2010, 2011, de Goede en 2012, Benthall en 2016) s’attendre au pire de la

part des donateurs caritatifs musulmans. Des présomptions défavorables sont aussi diffusées sur tous les

musulmans «pas à leur place», ces volontaires exprimant une solidarité musulmane transnationale qui



Jonathan Benthall. Charité. OEA   10

This text is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International License.
For image use please see separate credit(s). ISSN 2398-516X

voyagent dans des régions lointaines et troublées (Li en 2010, Kassem en 2010-11).

À l’inverse, au Royaume-Uni, une autorité régulatrice ouverte aux organisations caritatives des diasporas

de toutes sortes, la Charity Commission, a encouragé le développement du secteur caritatif islamique qui a

établi des relations de coopération fructueuses avec l’establishment dans le domaine de l’aide, notamment

en adoptant le principe de non-discrimination en raison de la religion. Le seul autre pays dans lequel les

organisations caritatives islamiques se développent vigoureusement avec relativement peu d’intervention

politique est l’Indonésie, qui a une longue tradition d’institutions d’assistance sociale confessionnelles

(Latief  2012,  Fauzia  2013).  Organisation  islamique  majeure,  la  Muhammadiyah,  fondée  en  1912  à

Yogyakarta, avait adopté explicitement le principe de non-discrimination dans ses œuvres caritatives. Mais

elle est devenue plus religieusement exclusive pendant la période de libération du régime néerlandais, et

son engagement à l’inclusivité n’a pas encore été formellement réaffirmé (Fauzia 2017).

Dans son ethnographie aux nombreuses facettes sur les musulmans Hui en Chine, Matthew S. Erie explore

en  quoi  les  principes  islamiques  traditionnels  du  don  charitable  sont  négociés  dans  une  sorte  de

«compétition de valeur» avec les pratiques de don dominantes des Han et avec les anxiétés sécuritaires du

parti-État officiellement athée (Erie 2016). Le terme désignant le don volontaire musulman, nietie, est

dérivé du terme coranique niyyah, intention ou motivation, sans distinction en chinois entre l’objet du don

et l’acte de don. Conformément à la pratique Taoïste, mais contrairement au commandement coranique

selon lequel le don charitable confère un mérite supplémentaire lorsqu’il est effectué en toute discrétion,

les dons individuels et familiaux du nietie sont affichés nommément sur les murs des mosquées. Des

collectes de nietie sont organisées pour les secours soutenus par le gouvernement après les tremblements

de terre (Erie 2016: 276-9).

Le débat au sein du monde islamique sur l’éthique du don charitable s’est notamment concentré sur les

règles de la zakat. Le point de vue traditionnel de la plupart des oulémas était que seuls des musulmans

pouvaient  en  être  les  bénéficiaires.  Libérées  de  cette  restriction,  certaines  organisations  caritatives

islamiques  ont  pu  faire  cause  commune  avec  les  principales  ONG  séculières  et  chrétiennes.  Cette

différence d’interprétation des règles de la zakat, comme d’autres (telles que la mesure dans laquelle elles

autorisent le prosélytisme) peuvent être vues comme intégrant des concepts qui sont au cœur des débats

actuels plus larges au sein de l’Islam aujourd’hui (Benthall 2016: 18). Elles ont aussi un certain rapport

avec la réflexion anthropologique sur la charité en général, dans la mesure où l’Islam, avec son histoire

missionnaire et expansionniste, présente un universalisme alternatif à celui souvent pris pour acquis du

Christianisme et de son héritier, l’universalisme séculier post-Lumières.

La critique de l’humanitarisme

L’étude de la charité par les anthropologues sociaux du monde entier s’est étendue ces dernières années.



Jonathan Benthall. Charité. OEA   11

This text is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International License.
For image use please see separate credit(s). ISSN 2398-516X

Ils ne s’intéressent pas tous aux mêmes questions. Par exemple, la monographie de C. Julia Huang sur le

mouvement  d’assistance  sociale  internationale  Tzu  Chi  (fondé  par  une  modeste  nonne  bouddhiste

taïwanaise,  la  vénérable  Cheng  Yen  –  née  en  1937  –  et  qui  compte  aujourd’hui  des  millions  de

sympathisants) est principalement axée sur le thème wébérien du charisme et de sa bureaucratisation

(Huang 2009).  Ce modèle peut  notamment être applicable aux institutions caritatives de toute sorte

lorsqu’elles s’étendent, du fait qu’elles sont chargées de valeurs morales fortes tout en étant obligées

d’entrer en concurrence comme des entreprises.  L’engagement séculaire spécifique des organisations

caritatives chrétiennes dans les soins aux personnes atteintes de la lèpre (et plus récemment, dans la lutte

contre leur stigmatisation) a attiré l’attention (Gussow 1989, Staples 2007). Mais ces approches semblent

marginales par rapport à la tendance actuelle d’analyse des agences humanitaires.

Les  professionnels  des  secours  et  du  développement  (parfois  affublés  du  sobriquet  de  «citoyens

d’Aideland») contestent souvent le fait que leur action ait quoi que ce soit à voir avec la charité. Leur

position pourrait  bien être un exemple de déformation professionnelle.  Des initiatives multinationales

ambitieuses ont appelé l’entreprise humanitaire à passer de la motivation charitable à une motivation

poussée par l’impératif de «solidarité mondiale» (World Humanitarian Summit 2016: 13). Mais ce concept

noble est confronté à l’évidence des inégalités internationales flagrantes, au mieux légèrement atténuées

par  l’action  humanitaire,  et  manque  de  soutien  dans  la  tradition  usuelle.  Les  récents  travaux  des

anthropologues et autres se sont ralliés à interroger l’idéologie de l’humanitarisme (p. ex. Bornstein at

Redfield (éds) 2010).

Le concept de «raison humanitaire» exprimé par Didier Fassin a eu une large influence (Fassin 2011). Il

entend par là une idéologique omniprésente dans le monde, moralement intouchable. En la confrontant, il

cherche à faire se chevaucher les deux sens normalement contradictoires de l’idéologie: d’un côté un voile

insidieux masquant des intérêts économiques brutaux (comme dans les travaux de Karl Marx) et, de l’autre

côté, un système culturel qui donne un sens aux relations sociales (comme dans les travaux de Clifford

Geertz). Renforcé par une ethnographie rigoureuse (il a une formation de médecin et a été vice-président

de Médecins Sans Frontières) son argument selon lequel l’humanitarisme est une forme de gouvernance

occidentale, dépendant de l’existence illusoire d’une «communauté internationale», apparaît comme une

application de la science sociale dans toute sa splendeur. Sans aucun doute (et Fassin s’inscrit dans la

droite ligne de la critique beaucoup plus ancienne de la «charité»), l’humanitarisme présente des aspects

nettement conservateurs et  peut  même déshumaniser,  en réduisant  les  survivants  à  la  «vie  nue» ce

qu’Agamben (1995) a diagnostiqué,  par exemple dans de nombreux camps de réfugiés (Agier 2014).

L’ethnographie remarquable de Peter Redfield sur Médecins Sans Frontières s’appuie sur la  critique

d’Agamben et de Fassin tout en détaillant les réussites uniques de cette agence et en la reconnaissant

comme l’une des ONG les plus autocritiques (Redfield 2013), même s’il remet par ailleurs en question

l’argument excentrique de MSF selon lequel elle n’est pas une organisation «caritative», malgré le succès



Jonathan Benthall. Charité. OEA   12

This text is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International License.
For image use please see separate credit(s). ISSN 2398-516X

de ses collectes de fonds publiques (Redfield 2012: 454-7).

Entre  les  mains  d’analystes  en  chambre,  une  approche revenant  sur  le  concept  de  «biopouvoir»  de

Foucault (la subjugation des corps et le contrôle des populations) peut être exagérée, notamment lorsque la

brutalité de nombreux régimes non occidentaux aussi bien que occidentaux est sous-estimée. Mais la

critique de la «gouvernance humanitaire» a animé de nombreuses publications fondées sur l’ethnographie

et portant sur la charité. Les occupants des camps de réfugiés (estimés à environ six millions de personnes

en 2014 et dont le nombre a rapidement augmenté depuis) peuvent être considérés comme des objets de

charité (même lorsque les administrateurs sont des agences gouvernementales ou internationales) dans la

mesure ou leurs droits en tant que citoyens sont suspendus dans des espaces qui sont «hors limites» et

régis par des règlements spéciaux (Agier 2014).  Edward Simpson dresse le portrait  intense,  quoique

impressionniste, des conséquences d’un tremblement de terre majeur dans l’État du Gujarat, en Inde, en

2001: dégradation du tissu social avec la complicité d’organisations philanthropiques de toute sorte (le pire

exemple étant celui d’une école pour orphelins montée par un pédophile britannique). Simpson innove en y

incluant des organisations indiennes locales et de la diaspora du Gujarat, de sorte que les organisations

caritatives qu’il  critique ne sont pas seulement celles d’origine occidentale (Simpson 2013).  Maurizio

Albahari a publié son ouvrage complet sur la crise des migrants en Méditerranée (2015) juste avant qu’elle

n’atteigne son point d’ébullition. Même si Albahari est sensible à tous les autres aspects de la crise après

une décennie de recherches, c’est son travail bénévole en 2005 dans un centre de demandeurs d’asile dans

une petite ville côtière du talon de la botte italienne qui confère à son livre toute son autorité. Albahari y

montre  comment  une  myriade  d’organisations  caritatives  religieuses  et  séculières,  soi-disant

indépendantes, ont assumé de facto un rôle de gendarme. Sa monographie soutient l’argument selon lequel

les  critiques  les  plus  approfondies  des  efforts  caritatifs  restent  aujourd’hui  celles  renforcées  par

l’observation participante, comme dans les premiers travaux d’Harrell-Bond et Alex de Waal. Liisa H.

Malkki (2015) diagnostique un «besoin» chez les professionnels de la Croix Rouge finlandaise qui ont servi

à l’étranger: ils sont frustrés par la routine de la vie de classe moyenne, rendue plus difficile à supporter

par les longs hivers, et recherchent une sorte d’épanouissement personnel qu’ils ne peuvent pas obtenir

chez eux. Les anthropologues de l’hémisphère Nord reconnaîtront peut-être ce sentiment.

Un modèle holistique

L’école germano-néerlandaise d’anthropologie présente un modèle méthodologique dans lequel l’étude des

initiatives caritatives peut être insérée. Ce modèle s’appuie sur un concept étendu de sécurité sociale,

décrit par Franz et Keebet von Benda-Beckman comme la «dimension de l’organisation sociale s’agissant

de tous les aspects de sécurité non considérés comme dépendant exclusivement de la responsabilité

individuelle» (Thelan et al. 2009). L’un des mérites de cette démarche méthodologique est qu’elle prête

totalement attention aux points de vue des bénéficiaires de la charité et à la question de l’évaluation de son



Jonathan Benthall. Charité. OEA   13

This text is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International License.
For image use please see separate credit(s). ISSN 2398-516X

efficacité. Cinq «couches» de description sont identifiées: les notions idéologiques et culturelles de risque

et de soin; la prise en charge institutionnelle, basée sur des droits clairement définis; les relations sociales

existant entre les fournisseurs et les bénéficiaires; les actions concrètes telles que l’assistance de personne

à personne, et le transfert de ressources; et enfin, les conséquences des interventions pour les fournisseurs

comme pour les bénéficiaires. Carolin Leutloff-Grandits (2009) applique cette méthode dans un article sur

le changement des réponses caritatives face à l’effondrement des structures étatiques en ex-Yougoslavie.

Dans la ville croate ethniquement mixte de Knin en 2001, au lendemain de la guerre serbo-croate, la

branche locale de l’organisation catholique Caritas a lancé une campagne caritative émouvante pour les

«Croates  affamés»  de  la  ville,  adoptant  ce  que  Leutloff-Grandits  appelle  une  «politique  offensive

d’ingénierie ethnique» par d’autres moyens. Une préférence a été affichée pour les Croates nouvellement

arrivés de Bosnie, causant un ressentiment à la fois parmi les catholiques croates et les orthodoxes serbes

de retour. Parmi les quelques publications détaillées qui prennent en compte toutes les «couches» de

l’analyse émise par les von Benda-Beckman (même si elles ne se rangent pas à leurs suggestions), on peut

distinguer Famine in Somalia (2016) de Maxwell et Majid et Crimes of peace (2015) d’Albahari, toutes deux

déjà mentionnées.

Conclusion: du progrès dans la charité?

Au cours  de la  parenthèse de la  moitié  du XXe siècle  susmentionnée,  entre  les  écrits  de  Mauss  et

Westermarck et les contributions innovantes d’Harrell-Bond, Alex de Waal et Parry, un anthropologue a fait

figure d’exception en portant un intérêt soutenu au thème de la charité: R.R. Marett. Il écrit ainsi: «le vrai

progrès est le progrès de la charité, toutes les autres avancées lui étant secondaires» (Marett 1935: 40). Il

considérait les soins maternels comme la source première de la charité (Marett 1939: 141, 147). Même si

son style peut sembler sentimental aux lecteurs d’aujourd’hui, il peut être considéré comme annonciateur

de Fortes sur la concorde et Frans de Waal sur l’ocytocine. Cependant, une réflexion sur la charité ne peut

ignorer la présence de la réciprocité qui plane et menace toujours la pureté du don gratuit. La Bhagavad

Gita reconnaissait ce dilemme moral il y a plus de deux millénaires.

La phrase de Marett sur le progrès résonne aujourd’hui et nous invite à nous questionner sur ce que nous

devrions considérer comme le progrès. Depuis les années 1960, un mouvement informe connu sous le nom

de «responsabilité sociale d’entreprise» peut être considéré comme une variante moderne de la charité, et

ses manifestations font l’objet d’une attention ethnographique, par exemple en Afrique du Sud (Rajak 2011)

et en Arabie saoudite (Derbal 2014: 146-53). Parmi les innovations plus récentes méritant d’être étudiées,

on peut citer l’apparition de cabinets de consultants qui donnent aux jeunes héritiers des conseils sur la

meilleure façon de devenir des donateurs philanthropes.

Quoi qu’il en soit, ce qui fut qualifié avec condescendance «d’anthropologie appliquée» semble aujourd’hui

reprendre de la vigueur au sein de la discipline. Les opportunités sont nombreuses pour les anthropologues



Jonathan Benthall. Charité. OEA   14

This text is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International License.
For image use please see separate credit(s). ISSN 2398-516X

de s’appuyer sur les travaux précédents en matière de charité d’une façon à la fois utile sur le plan

pratique et sophistiquée sur le plan théorique, à un moment où la demande de don volontaire et de

bénévolat est plus importante que jamais.

Notes de l’auteur

Cet article utilise du matériel déjà publié par l’auteur dans trois autres articles de synthèse: ‘Charity’ dans

Fassin, D. (éd.) 2012. A companion to moral anthropology  (Chichester: Wiley-Blackwell); ‘Religion and

humanitarianism’, dans MacGinty R. & J.H. Peterson (éds) 2015. The Routledge companion to humanitarian

action (London: Routledge); ‘Humanitarianism as ideology and practice’ dans Callan H. (éd.) 2018. The

Wiley-Blackwell  encyclopedia  of  anthropology.  Je  présente  mes  remerciements  aux  éditeurs  pour  les

opportunités de réflexion qu’ils m’ont données. Cet article doit beaucoup à Felix Stein comme éditeur de

mise en service, et à deux examinateurs anonymes. 

Bibliographie

Les publications qui sont possiblement les plus utiles comme lecture introductoire sont marquées avec un

astérisque.

Agamben, G. 1995. Homo sacer: sovereign power and bare life. Stanford: University Press.

Agier, M. (éd.) 2014. Un monde de camps. Paris: La Découverte.

*  Albahari,  M.  2015.  Crimes  of  peace:  Mediterranean  migrations  at  the  world’s  deadliest  border.

Philadelphia: University of Pennsylvania Press.

Alkan-Zeybek, H. 2012. Ethics of care, politics of solidarity: Islamic charitable organizations in Turkey.

Dans Ethnographies of Islam: ritual performances and everyday practices (éds) B. Dupret, T. Pierret, P.

Pinto, & K. Spellman-Poots, 144-52. Edinburgh: University Press.

Arjomand, S. A. 1998. Philanthropy, the law, and public policy in the Islamic world before the modern era.

Dans  Philanthropy  in  the  world’s  traditions  (éds)  W.F.  Ilchman,  S.  N.  Katz,  &  E.L.  Queen,  109-32.

Bloomington: Indiana University Press.

Atia, M. 2013. Building a house in heaven: pious neoliberalism and Islamic charity in Egypt. Minneapolis:

University of Minnesota Press.

* Barnett,  M. & J.  Gross Stein (éds) 2012. Sacred aid: faith and humanitarianism.  New York: Oxford

University Press.

Benthall,  J.  1999.  Financial  worship:  the  Quranic  injunction  to  almsgiving.  Journal  of  the  Royal



Jonathan Benthall. Charité. OEA   15

This text is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International License.
For image use please see separate credit(s). ISSN 2398-516X

Anthropological Institute 5(1), 27–42.

——— & J. Bellion-Jourdan 2009 [2003]. The charitable Crescent: politics of aid in the Muslim world.

London: I.B.Tauris.

——— 2010 [1993]. Disasters, relief and the media.  London: I.B. Tauris. New edition, Wantage: Sean

Kingston Publishing.

——— 2010. Islamic humanitarianism in adversarial context. Dans Forces of compassion: humanitarianism

between ethics and politics (éds) E. Bornstein & P. Redfield, 99-121. Santa Fe: SAR Press.

——— 2016. Islamic charities and Islamic humanism in troubled times. Manchester: University Press.

——— 2017. Charity. Dans Cambridge Encyclopedia of Anthropology (éds) F. Stein, S. Lazar, M. Candea, H.

Diemberger,  J.  Robbins,  A.  Sanchez  &  R.  Stasch.  http://doi.org/10.29164/17charity.  Available

on-line:  http://doi.org/10.29164/17charity

Bonner, M., M. Ener & A. Singer (éds) 2003. Poverty and charity in Middle Eastern contexts. Albany: State

University of New York Press.

* Bornstein, E. 2005. The spirit of development: Protestant NGOs, morality, and economics in Zimbabwe.

Stanford: University Press.

——— 2009. The impulse of philanthropy. Cultural Anthropology 24(4), 622–51.

*——— 2012. Disquieting gifts: humanitarianism in New Delhi. Palo Alto: Stanford University Press.

*——— & P. Redfield (éds) 2010. Forces of compassion: humanitarianism between ethics and politics. Santa

Fe: SAR Press.

Bowie,  K.A.  1998.  The  alchemy  of  charity:  of  class  and  Buddhism  in  northern  Thailand.  American

Anthropologist 100 (2), 469–81.

Burkett, J. P., E. Andari, Z. V. Johnson, D. C. Curry, F. B. M. de Waal & L. J. Young 2016. Oxytocin-

dependent consolation behavior between rodents. Science 351 (6271), 375–8.

Caldwell,  M.  J.  2016.  Living  faithfully  in  an  unjust  world:  compassionate  care  in  Russia.  Berkeley:

University of California Press.

Cannell, F. 2006. The anthropology of Christianity. Durham, N.C.: Duke University Press.

Challand, B. 2014. Islamic charities on a fault line: the Jordanian case. Dans Gulf charities and Islamic

philanthropy in the “Age of Terror” and beyond (éds) R. Lacey & J. Benthall, 53-78. Berlin: Gerlach Press.

http://doi.org/10.29164/17charity


Jonathan Benthall. Charité. OEA   16

This text is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International License.
For image use please see separate credit(s). ISSN 2398-516X

Davies, K. 2012. Continuity, change and contest: meanings of ‘humanitarian’ from the ‘religion of humanity’

to the Kosovo war. HPG Working Paper, Overseas Development Institute, London.

de Bruijn,  M. & R. van Dijk 2009. Questioning social  security in the study of  religion in Africa:  the

ambiguous meaning of the gift  in African Pentecostalism and Islam. Dans Social security in religious

networks:  anthropological  perspectives  on  new risks  and  ambivalences  (éds)  C.  Leutloff-Grandits,  A.

Peleikis & T. Thelen, 105-127. New York & London: Berghahn.

Décobert, C. 1991. Le mendiant et le combatant. Paris: Le Seuil.

de Cordier, B. 2009. Faith-based aid, globalisation and the humanitarian frontline: an analysis of Western-

based Muslim aid organizations. Disasters 33(4), 608–28.

de Goede, M. 2012. Speculative security: the politics of pursuing terrorist monies. Minneapolis: University

of Minnesota Press.

Derbal, N. 2014. Notes on the institutionalized charitable field in Jeddah, Saudi Arabia. Dans Gulf charities

and Islamic philanthropy in the “Age of Terror” and beyond (éds) R. Lacey & J. Benthall, 145-68. Berlin:

Gerlach Press.

de Waal, A. 1989. Famine that kills. Oxford: Clarendon Press.

Douglas, M. 1966. Purity and danger: an analysis of concepts of pollution and taboo. London: Routledge.

——— 1990.  Foreword:  no  free  gifts.  Dans  The  gift:  the  form and  reason  for  exchange  in  archaic

societies (trans. W.D. Halls), vii-xviii. London: Routledge.

Dresch, P. 1998. Mutual deception: totality, exchange, and Islam in the Middle East. Dans Marcel Mauss: A

centenary tribute (éds) W. James & N.J. Allen, 111-33. Oxford: Berghahn.

* Erie, M.S. 2016. China and Islam: the Prophet, the party, and law. Cambridge: University Press.

* Fassin, D. 2011. Humanitarian reason: a moral history of the present. Berkeley: University of California

Press.

* Fauzia, A. 2013. Faith and the state: A history of Islamic philanthropy in Indonesia. Leiden: Brill.

——— 2017. Penolong Kesengsaraan Umum: The charitable activism of Muhammadiyah during the colonial

period. South East Asia Research 25(4), 379–94.

Ferguson, J. 1990. The anti-politics machine: “development”, depoliticization and bureaucratic power in

Lesotho. Cambridge: University Press.



Jonathan Benthall. Charité. OEA   17

This text is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International License.
For image use please see separate credit(s). ISSN 2398-516X

Fonseca, C. 1986. Clochards et dames de charité: une etude de cas parisiens. Ethnologie française 16(4),

391-400.

Fortes,  M.  2004 [1969].  Kinship  and  the  social  order:  the  legacy  of  Lewis  Henry  Morgan.  London:

Routledge.

Fountain,  P.  2015.  Proselytizing development.  Dans  The Routledge handbook of  religions  and global

development (éd) E. Tomalin, 80-97. London: Routledge.

Gussow, Z. 1989. Leprosy, racism, and public health: Social policy in chronic disease.  Boulder, Colo.:

Westfield.

Guyer, J.I.  2016. Translator’s introduction. Dans The gift: expanded edition, 1-25. Chicago: HAU Books.

Harman, O. 2010. The price of altruism: George Price and the search for the origins of kindness. London:

The Bodley Head.

Harmsen, E. 2008. Islam, civil society and social work: Muslim voluntary associations in Jordan between

patronage and empowerment. Amsterdam: University Press.

Harrell-Bond, B. 1986. Imposing aid: emergency assistance to refugees. Oxford: University Press.

Huang, C. J. 2009. Charisma and compassion: Cheng Yen and the Buddhist Tzu Chi movement. Cambridge,

Mass.: Harvard University Press.

* Ilchman, W.F., S.N. Katz & E.L. Queen (éds) 1998. Philanthropy in the world’s traditions. Bloomington,

Ind.: Indiana University Press.

James, E. C. 2010–11. Governing gifts: law, risk, and the ‘war on terror’. UCLA Journal of Islamic and Near

Eastern Law 10(1), 65–84.

Juul  Petersen,  M.  2015.  For  humanity  or  for  the  ummah?  Aid  and  Islam  in  transnational  Muslim

NGOs. London: Hurst.

Kaag, M. 2007. Aid, umma  and politics: transnational Islamic NGOs in Chad. Dans Muslim politics in

Africa (éds) R. Otayek & B. Soares, 85-102. New York: Palgrave Macmillan.

Kassem, R. 2010–11. From altruists to outlaws: the criminalization of traveling Islamic volunteers. UCLA

Journal of Islamic and Near Eastern Law 10(1), 85–97.

Kozlowski, G.L. 1998. Religious authority, reform, and philanthropy in the contemporary Muslim world.

Dans  Philanthropy  in  the  world’s  traditions  (éds)  W.F.  Ilchman,  S.N.  Katz  &  E.L.  Queen,  279-308.

Bloomington, Ind.: Indiana University Press.



Jonathan Benthall. Charité. OEA   18

This text is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International License.
For image use please see separate credit(s). ISSN 2398-516X

* Laidlaw, J. 2000. A free gift makes no friends. Journal of the Royal Anthropological Institue 6(4), 617–34.

Latief, H. 2012. Islamic charities and social activism: welfare, dakwah and politics in Indonesia. PhD thesis,

U n i v e r s i t y  o f  U t r e c h t  ( e n  l i g n e :

http://www.academia.edu/1978143/Islamic_Charities_and_Social_Activism_Welfare_Dakwah_and_Politics_in

_Indonesia). Accessed 22 December 2017.

LeBlanc, M.N. & L.A. Gosselin 2016. Faith and charity: religion and humanitarian assistance in West

Africa. London: Pluto Press.

Leutloff-Grandits, C. 2009. ‘Fight against hunger’: ambiguities of a charity campaign in postwar Croatia.

Dans  Social  security  in  religious  networks:  anthropological  perspectives  on  new  risks  and

ambivalences  (éds)  C.  Leutloff-Grandits,  A.  Peleikis  &  T.  Thelen,  43–61.  Oxford:  Berghahn  Books.

Li, D. 2010. A universal enemy? ‘Foreign fighters’ and legal regimes of exclusion and exemption under the

‘global war on terror’. Columbia Human Rights Law Review 42(2), 355–428.

Lidchi,  H.  1999.  Finding the right  image:  British development NGOs and the regulation of  imagery.

Dans Culture and global change (éds) T. Skelton & T. Allen, 87-101. London: Routledge.

Malkki, L.H. 2015. The need to help: the domestic arts of international humanitarianism. Durham, N.C.:

Duke University Press.

Marett, R.R. 1935. Head, heart and hand in human evolution. London: Hutchinson.

——— 1939. “Charity and the struggle for existence.” Journal of the Royal Anthropological Institute 69(2),

137–49.

Mauss, M. 2016 [1925]. The gift. Expanded edition (trans. J.I. Guyer). First published as Essai sur le don:

forms and functions of exchange in archaic societies, Année sociologique 1(N.S.): 30-186. 1925.

* Maxwell, D. & N. Majid 2016. Famine in Somalia: competing imperatives, collective failures, 2011–12.

London: Hurst.

Maybury-Lewis, D. 1992. Millennium: tribal wisdom and the modern world. New York: Viking.

Mittermaier, A. 2013. Trading with God: Islam, calculation, excess. Dans A companion to the anthropology

of religion (éds) J. Boddy & M. Lambek, 274-93. Oxford: Wiley.

——— 2014. Beyond compassion: Islamic voluntarism in Egypt. American Ethnologist 41(3), 518–531.

Palmer,  V.  2011.  Analysing  ‘cultural  proximity’:  Islamic  Relief  Worldwide  and  Rohingya  refugees  in

Bangladesh.” Development in Practice. 21(1), 96–108.



Jonathan Benthall. Charité. OEA   19

This text is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International License.
For image use please see separate credit(s). ISSN 2398-516X

Parry, J. 1986. The gift, the Indian gift and the ‘Indian gift’. Man 21(3), 453-73.

Pitt-Rivers,  J.A.  1992.  Postscript:  the  place  of  grace  in  anthropology.  Dans  Honor  and  grace  in

anthropology  (éds)  J.G.  Peristiany  &  J.A.  Pitt-Rivers,  215-46.  Cambridge:  University  Press.

Républié dans From hospitality to grace: a Julian Pitt-Rivers omnibus (2017) (éds) G. da Col & A. Shryock,

69-104. Chicago: HAU Books.

Prochaska, F. 1986. The voluntary impulse. London: Faber & Faber.

Rajak, D. 2011. In good company: an anatomy of corporate social responsibility. Stanford: University Press.

* Redfield, P. 2012. Humanitarianism. Dans A companion to moral anthropology (éd.) D. Fassin, 431-67.

Chichester: Wiley–Blackwell.

*  ——— 2013.  Life in  crisis:  the ethical  journey of  Doctors Without  Borders.  Berkeley:  University  of

California Press.

Roy, S. 2011. Hamas and civil society in Gaza. Princeton: University Press.

Sahlins, M. 2011. What kinship is (part two). Journal of the Royal Anthropological Institute 17(2), 227–42.

Schaeublin,  E.  2009.  Role  and  governance  of  Islamic  charitable  institutions:  the  West  Bank  Zakat

Committees (1977-2009) in the local context. Working Paper 5, Geneva: Graduate Institute, Centre on

C o n f l i c t ,  D e v e l o p m e n t  a n d  P e a c e b u i l d i n g  ( e n

ligne:  http://dar.aucegypt.edu/bitstream/handle/10526/1435/The-West-Bank-Zakat-Committees-1977-2009-i

n-the-Local-Context_English.pdf?sequence=5). Accessed 22 December 2017. 

——— 2016.  Zakat  in  Nablus  (Palestine):  change  and  continuity  in  Islamic  almsgiving.  DPhil  thesis,

University of Oxford.

Silber, I. 2000. Echoes of sacrifice? Repertoires of giving in the great religions. In Sacrifice in Religious

Experience (éd.) A.A. Baumgarten, 291-312. Leiden: Brill.

Simpson, E. 2013. The political biography of an earthquake: aftermath and amnesia in Gujarat, India.

London: Hurst.

* Singer, A. 2008. Charity in Islamic societies. Cambridge: University Press.

Staples, J. 2007. Peculiar people, amazing lives: leprosy, social exclusion and community making in South

India. Hyderabad: Orient Longman.

Testart, A. 1998. Uncertainties of the ‘obligation to reciprocate’: a critique of Mauss. Dans Marcel Mauss: a

centenary tribute (éds) W. James & N.J. Allen, 97-110. Oxford: Berghahn.

http://dar.aucegypt.edu/bitstream/handle/10526/1435/The-West-Bank-Zakat-Committees-1977-2009-in-the-Local-Context_English.pdf?sequence=5
http://dar.aucegypt.edu/bitstream/handle/10526/1435/The-West-Bank-Zakat-Committees-1977-2009-in-the-Local-Context_English.pdf?sequence=5


Jonathan Benthall. Charité. OEA   20

This text is licensed under a Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International License.
For image use please see separate credit(s). ISSN 2398-516X

Thelen,  T.,  C.  Leutloff-Grandits  &  A.  Peleikis  (éds)  2009.  Social  security  in  religious  networks:  an

introduction. Dans Social secutiry in religious networks: anthropological perspectives on new risks and

ambivalences, 1-19. Oxford: Berghahn.

Tomasello, M. 2009. Why we cooperate. Cambridge, Mass.: MIT Press.

Veyne, P. 1990 [1976]. Bread and circuses: historical sociology and political pluralism (abridged trans. B.

Pearce). London: Allen Lane.

Weiss, H. (éd.) 2002. Social welfare in Muslim societies in Africa. Uppsala: Nordiska Afrikaininstitutet.

Westermarck, E. 1909. The origin and development of the moral ideas, vol. 1, London: Macmillan.

Woodburn, J. 1998. ‘Sharing is not a mode of exchange’: an analysis of property-sharing in immediate-

return hunter-gatherer societies. Dans Property relations: renewing the anthropological tradition (éd.) C.M.

Hann, 48-63. Cambridge: University Press.

World Humanitarian Summit 2016. Restoring humanity: global voices calling for action. Synthesis of the

consultation  process  for  the  World  Humanitarian  Summit  2016:  Agenda  for  Humanity  (en

ligne:  https://www.icvanetwork.org/system/files/versions/Restoring%20Humanity-%20Synthesis%20of%20t

he%20Consultation%20Process%20for%20the%20World%20Humanitarian%20Summit.pdf).  Accessed  22

December  2017.  

Auteur

Jonathan Benthall est chercheur honoraire affilié au département d’anthropologie du University College

London et directeur émérite de l’Institut Royal d’Anthropologie de Grande-Bretagne. Son livre le plus

récent s’appelle Islamic charities and Islamic humanism in troubled times (2016).

Jonathan  Benthall,  Downingbury  Farmhouse,  Pembury,  Tunbridge  Wells,  Kent  TN2  4AD,  United

Kingdom. jonathanbenthall@hotmail.com

[1] Cet article est une traduction de l’original intitulé “Charity” (Benthall 2017)

[ 2 ]  T r a d u c t i o n  a n g l a i s e ,  T h e  G i f t .  T e x t e  o r i g i n a l  f r a n ç a i s  e n  v e r s i o n  n u m é r i q u e :
http://classiques.uqac.ca/classiques/mauss_marcel/socio_et_anthropo/2_essai_sur_le_don/essai_sur_le_don.html

[3] Traduction française: De la souillure: Essai sur les notions de pollution et de tabou (Paris: Maspéro, 1971).

https://www.icvanetwork.org/system/files/versions/Restoring%20Humanity-%20Synthesis%20of%20the%20Consultation%20Process%20for%20the%20World%20Humanitarian%20Summit.pdf
https://www.icvanetwork.org/system/files/versions/Restoring%20Humanity-%20Synthesis%20of%20the%20Consultation%20Process%20for%20the%20World%20Humanitarian%20Summit.pdf
http://doi.org/10.29164/17charity

